
 

 

 

 

 

 

Trabalhos selecionados para Colóquio Interno 

 

 

2° Semestre 2017 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ciclo I ¬ Natalia Tayota de Oliveira 

Ciclo II ¬ Alexandre Wolfenberg Sacom 

Ciclo III ¬ Daniela Morel Farias 

Ciclo IV ¬ Álvaro José Camargo Vieira  

Ciclo V ¬ Gualberto Luiz Nunes Gouvêia 

Ciclo VI ¬ Amanda Mont'Alvão Veloso Rabelo 



 2

Índice 

 

 

Ciclo I 

Natalia Tayota de Oliveira  

"EU DIGITAL": NOVAS FORMAS DE EXPRESSÃO DO EU NAS RELAÇÕES HUMANAS 

VIRTUALIZADAS. NOVAS FORMAS DE PSICANALISAR? ......................................................03 

 

Ciclo II 

Alexandre Wolfenberg Sacom  

A FORMAÇÃO DO SUJEITO: PRIMEIRO ANO DE VIDA E O OVER-PARENTED...................10 

 

Ciclo III 

Daniela Morel Farias 

A FORMULAÇÃO DO SINTOMA PELO SUJEITO ATRAVÉS DA LINGUAGEM.......................16 

 

Ciclo IV 

Álvaro José Camargo Vieira  

O MAL ESTAR NA ADOLESCÊNCIA..........................................................................................22 

 

Ciclo V 

Gualberto Luiz Nunes Gouvêia  

O PENITENTE NO CONFESSIONÁRIO: BEM ANTES DA CLÍNICA.........................................29 

 

Ciclo VI 

Amanda Mont'Alvão Veloso Rabelo  

A ESCUTA COMO FURO NECESSÁRIO NAS CERTEZAS.......................................................37 

 

 

 

 

 

 



 3

 

 

 

2° Semestre 2017 

 

Ciclo I 

Aluno: Natalia Tayota de Oliveira  

Título: "EU DIGITAL": NOVAS FORMAS DE EXPRESSÃO DO EU NAS RELAÇÕES 

HUMANAS VIRTUALIZADAS. NOVAS FORMAS DE PSICANALISAR? 

 

 

Dias depois de uma hora clínica que tratou sobre o tema das redes sociais digitais na 

relação entre analista e analisado, fui ao Masp ver uma peça do Michel Melamed chamada 

“Monólogo Público”. A proposta era discutir a relação entre o público e o privado no contexto 

das redes sociais, a partir da ideia de que, neste ambiente, a possibilidade de se criar uma 

autoficção permite que ocorra “a disputa não pela narrativa, mas pela linguagem”, 

potencializando, assim, segundo o autor, a máxima de que “somos todos artistas”. E uma vez 

que todos são artistas de suas próprias vidas, é levantada a questão: até que ponto estamos 

dispostos a assistir o outro se estamos tão centrados em nós mesmos? 

No espetáculo, Melamed, que é autor-personagem, recria sua vida desde seu 

nascimento utilizando como recurso cênico um palco sobre o palco para ilustrar como a 

linguagem pode ganhar nuances diferentes de acordo com o ambiente ao qual está inserida, 

permitindo, desse modo, a produção de novos sentidos para uma mesma história. No palco 

real, Melamed começa discorrendo sobre o ato de prazer que gerou sua vida, e o faz com o 

texto seco, luz de serviço, quase sem nenhuma emoção. Mas quando ele passa para o palco 

sobreposto, o mesmo texto ganha vida, tom vibrante, luzes, som, fantasia, que nem parece 

mais a mesma história. É como se ali fosse criado um novo persona, um alter ego, e ele se 

fizesse ser mais ouvido por causa da performance, da construção de uma alegoria evidenciada 

por meio da linguagem, que traz consigo outro ponto de vista sobre a mesma coisa. Neste 

contexto, dá-se a entender que o segundo palco representa o imaginário, a elaboração 

referente ao conteúdo do mundo interno do personagem e a maneira como ele é exteriorizado 

de um jeito diferente no público e no privado, aludindo, assim, às redes sociais, onde o que é 

postado tende a ter mais “vida” do que é vivido na “realidade”. 



 4

Ao longo da encenação, o personagem autocentrado continua a remontar sua biografia 

ao expor fatos e detalhes íntimos sobre a infância, a relação com os pais, a questão do Édipo, 

dos prazeres sexuais, além de conflitos existenciais e profissionais em torno do ego, da fama e 

da estigmatização em torno do trabalho do artista. No seu processo de reconstrução, no vaivém 

entre um palco e outro, que causa até um desconforto tamanha mudança de tom, ele incita que 

uma certa sensação de abandono na infância é a maior fábrica de artistas do mundo; e hoje, 

em virtude da horizontalidade inerente à rede, esse ‘ser artista’ passou a ser manifestado de 

modo bem mais freqüente, uma vez que cada um pode se expressar por meio da sua 

linguagem própria, e assim criar sua ‘micronarrativa’ independente de quem são os donos da 

“verdadeira narrativa”. Diante da inter-relação entre o público e o privado, é possível considerar 

que as redes sociais são o espaço de vazão para o nosso mundo interno, que se reinventa 

entre o ‘eu’ e o ‘persona’ por meio de postagens e interações naquilo que funciona como uma 

espécie de divã. Desse modo, a rede social desempenha a função de palco para o “somos 

todos artistas”.  

Nesse desnude que o espetáculo se propõe, é chegado um ponto que o quê é relatado é 

tão íntimo que o palco sobreposto passa mesmo a representar a função de um divã em que se 

estabelece uma relação transferencial direta entre personagem e espectador, que se pergunta: 

o que é verdade e o que é invenção neste texto? Por que e para que o Melamed se exporia 

tanto assim? Nesse jogo de tentar identificar as intenções do autor, o personagem também se 

coloca no lugar do espectador para tentar identificar seus pensamentos e sentimentos de 

angústia por estar ali, sentado, ouvindo o outro falar, sem poder mexer no celular enquanto está 

no teatro, sugerindo que quem está vendo também está “perdendo” alguma coisa, que sejam as 

atualizações do seu feed de notícias. 

Neste cenário, surge o conceito da pós-verdade, que foi eleita a palavra de 2016 pelo 

Oxford Dictionaries, e quer dizer, em linhas gerais, que pouco importa o que é verdade ou 

mentira porque tendemos a ter mais confiança em conteúdos compartilhados por nossa rede de 

contatos do que no que é “verdade” de fato. O conceito foi estabelecido em torno da política, 

mas pode muito bem ser aplicado nas relações humanas virtualizadas. E assim, nessa 

“invenção”, as redes sociais nos envolvem emocionalmente, nos colocam em bolhas que se 

retroalimentam a partir dos nossos interesses, o que torna o ambiente favorável à construção 

de um “eu digital” identificado por meio das páginas que curtimos e seguimos. Ou seja, em 

outras palavras, também criamos um persona da nossa marca pessoal, assim como são 

construídos os personas das marcas que interagimos, e que são feitos justamente para engajar, 

representar nossas motivações aspiracionais e gerar identificação a partir dos gostos 



 5

manifestados por meio de likes, comentários e compartilhamentos. Logo, se sou o que eu 

consumo, o quanto existe de “verdades” inconscientes no nosso “eu digital”? Quem somos nós 

na vida real e na vida digital? A mesma pessoa? É possível dizer que há pistas do nosso 

inconsciente no que postamos conscientemente no ambiente digital? 

 Nossas interações se traduzem em algoritmos que nos conhecem tão bem quanto nós 

mesmos, e dizem tanto sobre nós que não é de se espantar quando a sugestão de um 

consumo vem bem a calhar para hora que você “estava precisando daquilo”. E foi assim, por 

meio dos códigos gerados pelas minhas buscas na internet que soube da existência dessa 

peça. O perfil de uma banda que sigo no Instagram, por julgar que discurso e linguagem são 

condizentes aos meus, deu a dica e endossou minha escolha de programação, me fazendo ser 

consumidora deste produto. E aí vem a pergunta: por que é mesmo que a gente segue artistas, 

personalidades, filósofos ou mesmo marcas nas redes sociais? Compartilhamos seus 

conteúdos e ainda usamos de pauta nas nossas discussões em mesa de bar. É para dizer 

quem somos, validar nossos pensamentos sobre as coisas? Algo que, talvez, pode ser 

entendido como uma espécie de projeção? Elegemos os influenciadores digitais a partir de uma 

falta que temos? Da fantasia de querermos ser tão inteligentes e bonitos quanto eles, de 

propiciar que nos tornemos mais “próximos” daquilo que temos como objeto de desejo? Eles 

são aquilo que inconscientemente queríamos ser? Ou o “rolar tela” seria apenas uma mera 

abstração mental para correria do dia a dia? 

Hoje, com toda essa “proximidade” das redes, o jornalismo da fofoca (ou do 

entretenimento) é quem saiu perdendo. Todos fazendo parte da mesma rede não justifica ter 

site dedicado pra isso, já que, muitas vezes, as redes sociais pautam o jornalismo, e como os 

próprios artistas já postam a pauta, então deve ser por isso que o site Ego, do Grupo Globo, 

morreu esses dias, porque o “ego” vem sendo postados por todos os lados o tempo todo. E não 

tem como escapar disso se você está inserido no contexto das redes digitais, seja sobre o ego 

dos famosos ou do seu colega de trabalho, esse tipo de manifestação está mais do que 

presente nas relações humanas virtualizadas, e a tendência é rumar cada vez mais para a 

mesma direção porque vivemos a “cultura da convergência”, conforme cunhou o pesquisador 

norte-americano Henry Jenkins, que é caracterizada pela convergência midiática, a cultura 

participativa e a inteligência coletiva, no qual o processo de convergência se dá não pelos 

dispositivos, mas, sim, nos cérebros dos indivíduos e por meio de suas interações sociais, que, 

em grande parte, acontecem no ambiente virtual. Dessa maneira, as redes digitais funcionam 

como prolongamento de nós mesmos e, assim, como um depositário de informações 

conscientes e inconscientes que são postadas diariamente. Podemos dizer que os memes são 



 6

os novos chistes? O que está por detrás de tantos links compartilhados, indiretas, ostentações, 

lamúrias e atualização constante da foto de perfil, senão manifestações subjetivas de algo que 

estamos tentando dizer?  

Segundo Freud, o princípio do prazer busca satisfação imediata em objetos 

fantasmáticos, portanto, podemos entender que no contexto digital a satisfação do desejo se dá 

por meio da busca incessante pelo like. Se um dos destinos do representante ideativo é o 

retorno em direção ao próprio eu, podemos considerar que a relação voyeurismo versus 

exibicionismo, tão presente nas redes sociais, permite que nossas neuroses narcísicas sejam 

manifestadas e satisfeitas em tempo real. Na internet, o nome voyeur pode ser associado à 

palavra da moda: stalker, que em inglês quer dizer perseguidor; nas redes pode ser entendida 

como a pessoa que fuça o perfil e todas as interações do usuário-alvo. A palavra virou até um 

verbo aportuguesado como ouvimos falar por aí: “stalkeei o perfil do crush”, que também é uma 

palavra inglesa propagada pela internet e quer dizer “paixão súbita” - acho que é o “amor à 

primeira vista” ou o flerte que falavam antigamente. E para os adolescentes e jovens adultos de 

hoje funciona assim: se o crush fizer três interações seguidas, é só chamar no “privado” e correr 

pro abraço. Daí, se rolar, vira “contatinho”, que podem ser vários ao mesmo tempo, depois 

“peguete fixo”, “ficante” e só depois namoro. 

Com a dinâmica das relações humanas virtualizadas, e sabendo que o inconsciente é 

acessado por meio de palavras e pode encontrar um meio de expressão simbólico também pela 

palavra, hoje, na era da imagem e, sobretudo, do vídeo, podemos considerar que temos uma 

junção de palavra e imagem, que vemos pipocar todos os dias em memes, gifs animados, 

notificações de live de pessoas X da sua rede, nas selfies, nos álbuns de cem fotos da última 

viagem ou do churrasco em família. Para quem e por que postar? Qual é nossa necessidade de 

emitir opinião, compartilhar nossos pensamentos e querer estar “disponível” para “dialogar” com 

centenas ou milhares de “amigos”? Por que perdemos tanto tempo rolando tela? Se as redes 

sociais são o palco onde inventamos nossa autoficção, os conteúdos compartilhados nas redes 

sociais não servem como um rico insumo para a análise? Em que medida os atos falhos 

cometidos em ambiente digital, como exemplo escorregar o dedo e mandar mensagem para 

pessoa errada ou curtir algo que não era para curtir, representam algo do nosso inconsciente?  

O fato é que a forma de comunicação mudou. O teórico canadense Marshall McLuhan já 

havia previsto a existência da internet anos antes dela existir com a ideia de que “o meio é a 

mensagem”. É dele também a noção de que os meios de comunicação são entendidos como 

uma extensão do homem e não apenas como veículo. Hoje, a experiência do virtual está 

presente em todos os tipos de relações e tende a caminhar cada vez mais para a virtualidade 



 7

se considerarmos a possibilidade da realidade virtual e inteligência artificial, que abrirá novas 

perspectivas de interação e de experienciação de uma simulação do real de forma sensorial. 

Para o pesquisador francês Pierre Lévy, o conceito de virtual não é de oposição ao real, mas 

um exercício da criatividade, ou seja, permite a produção de novos sentidos por meio da 

linguagem, onde o virtual dá lugar ao significado. Para ele, todo texto é virtual, no sentido de ser 

abstrato e poder ser lido a partir de várias interpretações, já que só depois da leitura o objeto se 

torna “real”. Além disso, diz que toda experiência passa pela virtualização, como ver as fotos de 

um cardápio antes de pedir a comida. Agora, mais do que nunca, pesquisamos tudo no virtual 

antes de ter a experiência de fato, damos um Google para ver a cara do ginecologista que 

vamos marcar, lemos recomendações sobre produtos que vamos comprar, experienciamos a 

visita a um museu antes mesmo de acontecer, e por que com o analista seria diferente? 

Pesquisar o currículo, ver o que fez ou que não fez, querer participar da sua vida virtual faz 

parte da fantasia e também da dinâmica da contemporaneidade. Tendo em vista que a amizade 

nas redes não é propriamente no mesmo sentido de amizade como aprendemos nos tempos do 

analógico. São novas necessidades e possibilidades criadas pela tecnologia. Se a maneira e o 

meio pelo qual nos comunicamos com a nossa mãe, amigos, chefe e banco mudaram, a 

relação entre analista e analisado também não mudaria? Sendo assim, como o analista se 

comunicará com seu analisado nos próximos anos? A psicanálise estará aberta para 

adaptações no método praticado? 

No curso “O Sujeito Freudiano e o Sujeito Lacaniano” ministrado nos últimos dias, o 

professor Mário Eduardo Costa Pereira fechou sua apresentação perguntando onde estaria o 

lugar para o trabalho dos psicanalistas já que as pessoas não falam mais. As pessoas não 

falam, mas elas postam, escrevem “textão” no Facebook, comentam no perfil de pessoas e de 

marcas, publicam fotos e mais fotos, fazem lives e mandam emojis. As redes sociais deram voz 

a quem não era ouvido e possibilitaram outras formas de expressão e interação por meio um 

dispositivo eletrônico. Nessa toada, a onda da experiência e da economia compartilhada 

aparecem com a possibilidade de oferecer experiências presenciais mediadas por plataformas 

digitais, como Uber Pool ou Airbnb, o que é um bom intento para resgatar a ideia do coletivo, da 

troca, da noção do outro, mas que, no fundo, remete a uma falsa sensação de compartilhar, 

visto que, em grande parte, as pessoas estão mais ligadas no seu celular do que na experiência 

de olhar para o outro. Sendo assim, podemos dizer que as plataformas digitais promovem uma 

ideia de “individualismo compartilhado”. Ou seja, compartilha-se de um mesmo espaço sem se 

compartilhar nada. 



 8

 Atualmente, considerando que a linguagem é muito mais pictórica do que textual e oral, 

e como diz a expressão popular “uma imagem vale mais que mil palavras”, se agora a imagem 

é a nossa comunicação, não teríamos que começar a analisar mais as imagens do que querer 

exigir que as pessoas se expressem apenas por palavras faladas na oralidade? É neste 

contexto da comunicação virtual e da possibilidade de interação imediata que foi criado o app 

Fala Freud, que se define como “terapia online para quem não tem tempo para terapia 

convencional”. Ouvir falar de falta de tempo é a maior e melhor desculpa que sempre ouvimos e 

também falamos. Mas, de qualquer maneira, é um bom slogan para esse público-alvo das 

redes sociais. O serviço, aprovado pelo Conselho Federal de Psicologia em novembro de 2016, 

funciona como o WhatsApp e permite o contato ilimitado com o psicólogo por texto, áudio ou 

vídeo pela quantia de R$ 299 por mês, de acordo com a matéria da Exame. Pensando na 

geração que hoje tem uns 10 ou 12 anos e entende a tecnologia de um modo bem diferente de 

nós que somos da transição - eles aprenderam a se relacionar com o touchscreen desde que 

nasceram, fazem tudo mediado por vídeo, sonham em ser youtubers - se considerarmos que 

eles serão nossos clientes-potenciais no futuro, também precisamos rever nossa forma de 

relacionamento com o digital.  

A percepção que tenho navegando pelas redes é de que as pessoas querem, sim, falar, 

senão elas não seriam tão comentaristas de internet. Elas só não sabem como fazer, pois as 

outras pessoas estão cada dia mais submersas em suas próprias questões e smartphones que 

nem olham para o outro. Já o Facebook, toda hora que você abre o app, te pergunta: “No que 

você está pensando, Fulano?” E quantas pessoas na vida presencial querem saber o que você 

está pensando? É por isso que elas interagem tanto na internet e procuram coisas para se 

identificar, um exemplo é a página ‘Fãs da Psicanálise’ que tem mais de 1,6 milhão de 

seguidores. Isso significa que muita gente tem interesse no tema e são impactadas pelo 

conteúdo, sem entrar no mérito se a qualidade do texto é boa ou ruim, mas o quanto a página 

pode motivar alguém a ter o primeiro contato e procurar o consultório físico é uma curiosidade 

que tenho. Acredito que toda reflexão gerada é bem-vinda, mas se queremos que eles venham 

até nós, temos que repensar nossas estratégias de divulgação para a prática da psicanálise, 

principalmente entre os mais jovens que não têm conhecimento sobre, e que serão, 

possivelmente, nosso público-alvo, uma vez que o uso desmedido das tecnologias 

provavelmente culminará em reflexos psíquicos e comportamentais. 

É um nicho de mercado a ser explorado, e a demanda só aumenta, tendo em vista que o 

Brasil é o país com maior número de pessoas com transtorno de ansiedade no mundo e o 

quinto maior em quadros de depressão, conforme divulgou a OMS em fevereiro deste ano. 



 9

Além disso, a Síndrome de Burnout ou do esgotamento profissional surge como a doença do 

momento em decorrência do ritmo de vida contemporâneo. Neste contexto, vemos florescer a 

prática do mindfulness, que li outro dia, na Trip, que muitos consideram ser o substituto 

contemporâneo para a psicanálise, porque o tempo do método psicanalítico vem se tornando 

lento demais para o modo de vida atual. Com conceito situado no budismo e tendo sido 

estudado pelo MIT, em Massachusetts, e pela Unifesp, no Brasil, o mindfulness vem sendo 

recomendado por médicos no tratamento de ansiedade, depressão, entre outras doenças e 

transtornos.  

Com o ritmo e os hábitos da vida contemporânea, certamente, campo de trabalho e 

pessoas que necessitam não faltarão. Mas nós, enquanto futuros psicanalistas, estamos 

dispostos e aptos a lidar com o lifestyle e as questões das novas gerações? Que vão desde ser 

concebido por um banco de sêmen, ser filho de um trio poliamor ou LGBT, não conseguir criar 

vínculos presenciais etc. Vamos nos adaptar aos consultórios virtuais? Ou seremos substituídos 

pela Siri do Iphone? É uma dúvida que tenho e não sei responder, pois vivo oscilando entre 

gostar mais do analógico ou do digital. Porém, este é um conflito que, provavelmente, as novas 

gerações não têm e não terão. Por fim, cabe a nós exercitar o olhar para refletir o que deve ou 

não permanecer estanque no método psicanalítico. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 10

 

 

 

2° Semestre 2017 

 

Ciclo II 

Aluno: Alexandre Wolfenberg Sacom  

Título: A FORMAÇÃO DO SUJEITO: PRIMEIRO ANO DE VIDA E O OVER-PARENTED 

 

 

Este texto se propõem a discorrer sobre o Primeiro Ano de Vida, livro de René Spitz, e 

sua e sua correlação com o tema over-parented. Percorreremos neste texto a formação do 

sujeito em seu primeiro ano de vida, dos estágios anobjetal, precursor do objeto e objeto 

libidinal vis-à-vis o conteúdo do narcisismo primário de Freud. Por fim, o texto, se arrisca a 

encerrar sua narrativa relacionando os conceitos de Spitz a dois casos exemplificativos. 

Sobre over-parented conceituamos como um posicionamento via a insistência de uma 

“superproteção” relacionada com a função materna/paterna que acompanha o processo de 

formação do Eu, bem como na continuidade do desenvolvimento psíquico das crianças. 

Atitudes over-parented criam dificuldades ou imposições à formação de estruturas de valores e 

de autonomia, estruturas estas necessárias para sustentar as escolhas individuais nos 

diferentes momentos da vida e tendo como resultado o aumento da tensão sobre a angústia. 

Este comportamento materno/paterno pode ensejar um bloqueio para o desenvolvimento 

cognitivo, social e afetivo dos filhos. Over-parented é ir além de proteger e satisfazer as 

necessidades e cuidados básicos dos filhos, tornando-os pessoas medrosas, dependentes e 

com baixa tolerância à frustração. Tem como premissas evitar o conflito e evitar o “não”. 

O filme Instinto Materno (título original: Pozitia Copilului) é um dos casos apresentados 

que traz à luz o tema over-parented, que vai ao encontro do conceito freudiano de narcisismo. 

Já o caso evidenciado em Precisamos falar sobre o Kevin (título original: We Need to Talk 

About Kevin) é a antítese desta função materna/paterna over-parented, onde se evidencia 

também os efeitos patológicos da perda do objeto. 

 Como a teoria de Spitz pressupõe uma díade entre mãe e filho, conceituamos aqui o 

ambiente no qual o sujeito, na função materna/paterna, está inserido para seu momento de 

interlocução com seu filho/bebê. Ao posicionarmos a função materna/paterna nas necessidades 



 11

da sociedade contemporânea percebemos que a demanda de seus integrantes está na 

satisfação das necessidades de estima e de auto-realização. 

O sujeito desta nossa sociedade contemporânea, que desempenha funções 

materna/paterna, busca o reconhecimento das suas capacidades pessoais, o reconhecimento 

dos outros face à sua capacidade de adequação às funções que desempenha, bem como, 

busca se tornar aquilo que pode ser em sua essência, sendo verdadeiro com a sua própria 

natureza, esta é a tônica do perfil atual do sujeito contemporâneo na função de mãe/pai. 

 Em uma visão latu sensu e dentro de uma coletividade, as necessidades fisiológicas, 

segurança e sociais já foram satisfeitas, restando ao sujeito contemporâneo suprir suas 

necessidades de estima e de auto-realização, onde sua interação na função materna/paterna 

carece de satisfação e é nesse contexto que o bebê está inserido para a formação do seu Eu. 

 A formação do Eu do bebê, no que tange a psique, permanece como evidenciada na 

teoria psicanalítica freudiana, a forma como o sujeito se constitui passa, então, a existir na 

sociedade lastreada nos pressupostos de Freud. Entretanto, como fica o conteúdo que alimenta 

esta formação do Eu? Como os indivíduos em suas funções maternas/paternas vão influenciar 

a formação do Eu de seus bebês quando estes são impactados pelas suas necessidades de 

estima e auto-realização? 

Essa “alimentação do Eu do bebê” consiste em como o filho recebe os cuidados 

provenientes do mundo externo, como uma existência contínua de um ambiente facilitador, na 

díade mãe-filho, permite ao sujeito trazer à tona sua tendência inata no processo de 

desenvolver e formar seu Eu. No caso de um over-parented a formação desse Eu teria como 

resultado uma patologia, pois o mundo externo remete seus cuidados ao bebê via uma função 

materna/paterna também carente de necessidades conforme questionadas no parágrafo 

anterior. 

 Spitz estuda as relações recíprocas entre mãe e filho destacando a formação psíquica e 

somática da personalidade, a formação do ego, a eleição dos objetos1 pelo sujeito e a 

carga/provisão da mãe no conteúdo psicossomático do sujeito através de seus 3 conceitos de 

estágio: 

Anobjetal: onde o bebê não se distingui do mundo no qual está inserido, consiste na 

própria subsistência material do ser enquanto um organismo biológico, dormir e se alimentar é  

_________________________________________________________________________ 
1O objeto aqui em questão é o objeto libidinal proposto por Freud derivado dos três ensaios da teoria da sexualidade: catexia, 

escolha, descoberta e de relações de objeto. 

 



 12

 

basicamente sua relação com o meio ambiente, sua progenitora ainda não existe como 

identificação de sua extensão ou complemento, ou ainda como objeto percebido, tampouco 

constituída como um outro sujeito.  

Suas experiências são binárias: prazer-desprazer. Ainda não existe Ego ou Superego, 

nesta fase o bebê ainda não é capaz de diferenciar nenhum tipo de pulsão. Isto posto, 

entendemos que nesta fase um over-parented não é perceptível pelo bebê, a “alimentação do 

Eu” ainda não é efetiva, pois seus sentidos, ainda não desenvolvidos, não poderiam reagir a um 

excesso de proteção materna/paterna, existe apenas uma “conduta de orientação“ a uma 

necessidade ainda não satisfeita.  

Precursor do Objeto: o bebê já desenvolve a capacidade de percepção dos estímulos 

externos bem como privilegiar o Princípio de Prazer em favor do Princípio de Realidade. Já 

existe aqui, baseado na 1ª Tópica de Freud, a formação dos traços mnêmicos, o bebê já 

consegue reconhecer o rosto humano, começa a deslocar os seus investimentos pulsionais de 

uma função psíquica para outra, de um traço mnêmico para outro. Suportado pela 2ª Tópica, 

ocorrida a separação entre o Ego e o Id e constituído um Ego rudimentar no bebê, este começa 

a se perceber, mas não há ainda a ruptura da mãe,  esta, então, passa a desempenhar um 

papel de “Ego Auxiliar”.  

Apesar de não constituído plenamente o Ego já passa a organizar, coordenar e integrar. 

O limiar primário de proteção contra os estímulos externos é extinto e cede lugar a um processo 

superior, mais flexível e seletivo. O bebê passa para um estado ativo, agora mãe e filho 

estabelecem um tipo de inter-relação que Freud nomeia como “Foule à deux”. 

Os atos da mãe passam a constituir um reforço primário sobre o bebê, Spitz define como 

“processos de modelagem”. Há a percepção pelo bebê de experiências positivas/negativas com 

resultados na satisfação ou frustração, intensificando assim os primeiros afetos de prazer 

(sorriso) e os afetos de desprazer (choro). “Viver Frustrações” versus “Viver Satisfações” é o 

processo pela qual o bebê adquire autonomia, este processo equilibra a construção de uma 

imagem materna única no sentido da qual as pulsões libidinais e agressivas vão se organizar. 

Sendo assim, a subtração pela mãe de uma frustração impede que o bebê perceba a 

existência de algo além do narcisismo primário. Agora nesta fase um over-parented já é 

perceptível pelo bebê, este reage a um excesso de prazer e supressão do desprazer, tal 

processo originado pelo individuo na função materna/paterna teria influência negativa no 

desenvolvimento e na “formação do Eu” do bebê. Patologias das relações objetais já poderiam 

ser instauradas, pois tais excessos de prazer são registrados nos traços mnêmicos do sujeito. 



 13

Objeto Libidinal: nesta fase o bebê desperta para um estágio inicial de percepção da 

realidade, há uma mudança decisiva na percepção do outro. Existe um clima afetivo de fato e 

não mais uma simples percepção de prazer-desprazer dos estágios anteriores, já há função de 

julgamento, formação de símbolos, abstração e operações lógicas. Também já se evidencia 

uma angústia quando da perda de objeto, descargas de tensão afetiva de forma dirigida e 

desejada. 

Traços mnêmicos são registrados e acessados também de forma mais efetiva, a 

comunicação evolui, agora o bebê começa a usar signos em sua interação na díade mãe-filho. 

Tudo isso compõem um ambiente favorável à eleição e constituição do objeto libidinal do bebê. 

Com isso o Ego se estrutura e delimita sua fronteira com o Id, ou seja, o bebê percebe o mundo 

exterior, mas agora com a percepção da existência do outro. 

Neste momento o bebê passa a viver com o reconhecimento e eleição do objeto libidinal, 

as frustrações repetidas são seguidas e percebidas de satisfação. O bebê vai adquirindo níveis 

de autonomia cada vez maiores, tais níveis são crescentes em relação a mãe devido aos 

esquemas de ação, imitação e identificação, anunciando uma abertura da relação aos outros 

sujeitos. 

Esta autonomia crescente do bebê implica na forma de reagir e intervir da mãe, esta vai 

fixar os seus limites através de interdições pelos signos de representação negativa e pela 

expressão da comunicação do “não”. A vivência desse “não” marca a passagem do bebê para a 

interação social junto aos demais indivíduos da sociedade. 

Nesta fase então, um over-parented já é totalmente perceptível pelo bebê, o que 

permitiria, aos seus sentidos perceber-e-reagir, uma interação a esse excesso de proteção 

materna/paterna. Nesta fase de identificação e eleição do objeto libidinal, os distúrbios 

emocionais e as patologias das relações objetais já poderiam ser percebidas, pois teriam suas 

necessidades satisfeitas por completo com a subtração da frustração pela atuação da mãe.  

Tais excessos de prazer dos sujeitos na função materna/paterna seriam registrados nos 

traços mnêmicos do bebê, registros estes que trariam uma nova versão na comunicação entre 

mãe e filho a ponto do bebê demandar a presença da mãe em eventos de desprazer para 

supressão de sua angustia. A mãe que além de buscar satisfação de suas necessidades dentro 

de um contexto social contemporâneo a qual pertence, transferiria para o bebê todos os seus 

desejos incompletos através dos atos de over-parented, tendo como efeito colateral uma 

supressão do “não”. 

 



 14

Se iniciaria aqui uma “parceria” entre supressão do desprazer do bebê e a supressão da 

necessidade de estima e auto-realização da mãe na díade proposta por Spitz. Parafraseando a 

biologia, o que deveria ser um “mutualismo facultativo” onde os dois sujeitos seriam 

beneficiados e poderiam viver independente um do outro, passa a ser uma “simbiose 

permanente” criando um vínculo nesta relação mãe-filho até a fase adulta deste bebê em 

questão. 

Destaco 3 afirmativas extraídas do livro O Primeiro Ano de Vida que este texto se 

propõem a elencar como “premissas” dos casos apresentados: 

 

“a consequência é que privar o bebê do afeto de desprazer durante o decorrer do primeiro ano 

de vida é tão prejudicial quanto privá-lo do afeto de prazer” (SPITZ, 2013, p. 147);  

 

“distúrbios da personalidade materna se refletirão nas perturbações da criança” (SPITZ, 2013, 

p. 209); e  

 

”na primeira infância, as influências psicológicas prejudiciais são a consequência de relações 

insatisfatórias entre mãe e filho” (SPITZ, 2013, p. 209). 

 

Cornélia Keneres e seu filho Barbu no filme Instinto Materno e Eva Khatchadourian e seu 

filho Kevin no filme Precisamos Falar sobre o Kevin sintetizam de forma clara e objetiva os 

potenciais efeitos das observações acima de Spitz, ambos sujeitos (Cornélia e Eva) na função 

materna negligenciam a díade mãe-filho com consequências na fase pós-infância e pós-

formação do Ego de seus bebês (Barbu e Kevin). 

Esses dois casos retratam os extremos de uma díade promovida pela privação do 

desprazer (Instinto Materno) versus privação do prazer (Precisamos Falar sobre o Kevin).  

Tanto Cornélia quanto Eva vivem suas próprias angústias na busca por suas 

necessidades de estima e auto-realização e geram com isso relações insatisfatórias para com 

seus filhos Barbu e Kevin, estes apresentam distúrbios emocionais e comportamentos 

fragilizados com efeitos devastadores na fase adulta. 

Cornélia e Eva são exemplos típicos de comportamentos antagônicos que influenciam 

diretamente na formação do Eu do bebê pelos pressupostos e observações de Spitz. A primeira 

pelo over-parented promovendo um filho adulto infantilizado e inseguro e a segunda pela 

supressão do prazer contribuindo para uma perversão infanto-juvenil. 

 



 15

 

 

Bibliografia: 

 

Instinto Materno. Direção e Produção: Calin Peter Netzer. Romênia: Imovi, 2013. 

Precisamos Falar sobre o Kevin. Direção: Lynne Ramsay. Produção: Luc Roeg. EUA-Reino 

Unido: UK Film Council, 2012. 

Spitz, R. O Primeiro Ano de Vida. 4ª Edição. São Paulo: Wmf Martins Fontes, 2013. 416 p 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 16

 

 

 

2° Semestre 2017 

 

Ciclo III 

Aluno: Daniela Morel Farias 

Título: A FORMULAÇÃO DO SINTOMA PELO SUJEITO ATRAVÉS DA LINGUAGEM 

 

 

Como muitas vezes ocorre na psicanálise, uma palavra retirada de sua acepção habitual 

retorna na teoria psicanalítica para expressar algo que em alguma medida foge do sentido 

comum. Desligar-se deste lugar para adquirir significação em outro, requer articulação de 

ordem simbólica. Assim ocorre com a palavra sintoma. Neste texto articularemos o sintoma com 

a linguagem, para entender o sintoma na clínica psicanalítica trazido por Freud. 

O sintoma sempre foi autorizado principalmente pela medicina, clínica psiquiátrica e 

pelos dispositivos de cura, que têm permissão social para dizer o que é um sintoma. Essa 

autorização, a meu ver, permite que se universalize a dor, de forma que ao dizer sobre o 

sintoma, este se torne um sintoma, “catalogando” certa dor ou sofrimento, assim como fazemos 

uso no dicionário. Esta forma de universalizar caracteriza-se como uma verdade enciclopédica, 

isolada em seu conceito, com um fim em si mesma, assim como podemos definir a função 

diagnóstica neste meio, que, por sua vez, faz papel de nomeação do sofrimento como condição 

de existência do sujeito.  

O sintoma que a psicanálise descreve dentro de um âmbito clínico parece, a meu ver, 

fazer o caminho inverso do sentido que a medicina lhe propôs, retornando à palavra e 

considerando-o numa perspectiva de escuta do sujeito, além de se distanciar definitivamente 

dos preceitos profiláticos e corretivos. 

A princípio, na obra de Freud, é possível perceber que o termo sintoma ainda estava 

ligado à acepção médica (como manifestação patológica), todavia, nota-se ao longo de sua 

obra a atribuição de um valor de sentido para os sintomas, como sinal ou comunicação (ou 

poderíamos dizer falta de comunicação) de algo maior que afligia as pessoas. Freud relata em 

sua clínica que os sintomas estavam ligados a sofrimentos\traumas psíquicos ligados à infância 

e à sexualidade, assim como supunha no próprio paciente um saber sobre seu sintoma; como 

Lacan posteriormente pôde ler em Freud:  



 17

“...e convidava ao mesmo tempo o paciente a se concentrar sobre a 

causa do sintoma. Era um estado intermediário entre o diálogo e a 

hipnose. Os sintomas eram tratados um a um, em si mesmos, 

afrontados diretamente como problemas propostos.” (LACAN, 

1953\54, p.30).  

 

Freud insistiu em diversos momentos de sua obra que os sintomas têm um sentido e se 

relacionam com as experiências do paciente. A partir deste pensamento, sugere que os 

sintomas não mentem, ou seja, alguma verdade do sujeito está sendo falada ali, mas, de que 

verdade se trataria? 

Logo Freud se ocupou em despatologizar o sintoma, o tirou do lugar de alvo da cura e 

passou a considerá-lo um tratamento para a angústia, ou seja, a forma como o aparelho 

psíquico encontra para se estruturar frente à angústia.  

Ao elucidar sobre o sintoma, Freud os coloca no lugar de causadores de sofrimento, 

desprazer e indesejados pelo sujeito, sendo que o principal dano residiria na quantidade de 

energia psíquica necessária para dar conta dos sintomas. Por este motivo, podemos pensar 

que é no relato mais despretensioso do sujeito e principalmente no relato de sua queixa, que 

escapam, de maneira bastante encoberta, os indícios dessa energia libidinal ligada a um 

recalque. Na neurose obsessiva, por exemplo, o sujeito relata ações repetitivas que não lhe 

trazem grande satisfação e que na maioria das vezes não sabe por que o faz, mas não 

consegue deixar de fazê-lo. 

Os sintomas neuróticos seriam uma forma do aparelho psíquico encontrar satisfação 

libidinal sem que ultrapassasse os limites do encontro com a realidade daquilo que é proibido, 

já recalcado. 

É no conflito entre a libido insatisfeita e o ego que o sintoma terá a tarefa de reconciliá-

los, de tal forma que consigam dar conta da angústia insuportável que resultaria desse conflito. 

O sintoma, portanto, vira solução temporária para o sujeito. Esse movimento de conciliação é 

feito através do que Freud chamou de regressão; no qual a libido fará o caminho inverso para 

encontrar-se com recalques primários e assim redirecionar a libido para um novo objeto. A 

libido ao se encontrar com a frustração interna e externa retorna aos recalques primitivos e 

transfere sua energia - uma vez impedida de ser satisfeita - em forma de investimento libidinal 

nas suas mais diversas manifestações da vida do sujeito.  

No inconsciente, essa energia se encontra com os movimentos possíveis de 

condensação e deslocamento, fazendo Freud comparar esse processo à construção onírica, 



 18

como a realização de uma fantasia. Porém, ele os diferencia dizendo que as formulações 

oníricas não permitem perturbar a consciência, ou seja, são bastante encobridoras para garantir 

o próprio sono; não causam sofrimento ao sujeito como no sintoma. São descargas diferentes 

de energia, mas seu processo de redirecionamento da libido é parecido. No sonho, é a 

reconciliação da fantasia inconsciente (desejo) com a censura e no sintoma seria a libido e o 

ego pré-consciente. 

É na experiência analítica que o sintoma pode ser entendido como uma forma de 

entender o sofrimento e o modo de vida do sujeito. Nasio elucida que a experiência analítica se 

apresenta como “o instante em que o paciente diz e não sabe o que diz, o instante em que ele 

hesita e sua fala subtrai” (1993, P.12), ou seja, comete um lapso em sua fala - gagueja, troca 

palavras, traz um riso -acontecimentos que serão de maior importância que o conteúdo dito. É a 

partir destes lapsos que a escuta psicanalítica funciona, consistindo em escutar algo de uma 

ordem outra na fala do analisando, algo da ordem do desejo. Ou poderíamos dizer do sujeito do 

desejo, aquele que está sujeito à falta, portanto à castração. 

O sintoma como expressão (recalcada) inconsciente do sofrimento ou simplesmente 

expressão do inconsciente tem a ver com a forma como é enunciado pelo sujeito e quais 

implicações há nesse enunciar-se. Os lapsos da fala, a maneira do próprio sujeito falar de seu 

sofrimento e quais teorias ou mecanismos ele entende e formula para que possa dar conta 

disso, são maneiras do sujeito falar sobre seu sintoma. Essas formulações psíquicas podem ser 

entendidas a partir da “teoria sexual infantil” de 1908 em Freud e também ao “mito individual do 

neurótico” de 1952 em Lacan. 

As teorizações infantis são indispensáveis para a compreensão das próprias neuroses e 

algumas vezes para entender o sintoma do sujeito, pois é a elas que recorrem em sua 

formulação. Da mesma maneira, poderíamos dizer das teorizações acerca do sofrimento como 

sendo necessárias para a compreensão do sintoma. – “já que nestas (neuroses) ainda atuam 

as teorias infantis, exercendo uma decisiva influência sobre a forma assumida pelos sintomas” 

(FREUD, 1908, p.215) 

Isso dito, talvez seja possível pensar que a forma de teorizar acerca do sofrimento pelo 

sujeito traz algo de um passado infantil esquecido – recalcado, na medida em que o neurótico 

sofre de reminiscências como Freud nos alerta. Lajonquière (1999, p.42) também nos lembra 

de tal fato ao discorrer sobre o sujeito e sua necessidade de estar inscrito numa história, ou 

seja, num passado, porém, como esquecido. “O sujeito precisa segurar-se a uma história, ou 

seja o sujeito reclama ser sujeito de uma (e numa) história.” Numa história que não é o 

passado, mas “é o passado na medida que é historiado no presente” (LACAN, 1953\54, p. 21). 



 19

Enunciar, narrar e teorizar acerca do sofrimento pelo próprio sujeito se torna possível ao 

passo em que este está colocado numa linguagem, na qual traz consigo uma história particular 

herdada; herdada na medida em que é incorporada como pedaços do outro, apropriando-se do 

discurso do outro e de uma história para que torne-se então um sujeito particular em sua 

fantasia e seu mito individual. 

A entrada da criança na ordem da linguagem é sua entrada no simbólico, momento no 

qual acontece o corte da relação imaginária, a inserção do grande outro na vida psíquica da 

criança, que por sua vez, a permite atravessar na relação imaginária e institui a “proibição do 

incesto” juntamente com o desdobramento do “Complexo de Édipo” e a castração para que ela 

possa “ex-sistir”, numa cultura e numa linguagem, portanto numa história. Na passagem para o 

campo da palavra, algo se perde inevitavelmente. Esse atravessamento acontece, dentre 

outras coisas, pela pergunta e inquietação sobre o desejo do outro: O que o outro quer de 

mim?. Toda a cena sintomática trará escondida em seu discurso as vicissitudes da relação do 

sujeito com o desejo do outro e com seu desejo e com as notícias da castração, como mostrou 

Freud ao dizer que o sintoma inclui sempre o indivíduo e o Outro e como Mannoni (1971, p.39) 

elucida da importância da rearticulação do discurso e a presença essencial do outro como 

suporte numa análise das crises epiléticas de um menino de cinco anos:  

 

“...assistimos às diversas permutações do tema inicial que, 

rearticuladas no discurso, nos fazem entender a maneira como a 

criança e a mãe se situam em face da interrogação inconsciente “Que 

deseja de mim?” e vemos como os fantasmas de um tem 

necessidade de suporte do Outro para se desenvolver” 

 

O elo entre o indivíduo e o outro - e curiosamente também o atravessamento desta 

relação, como descrito acima - só é possível pela fala e consequentemente pela linguagem, 

mas mais ainda pelo encadeamento inesgotável de significantes que a fala possui. A entrada do 

termo significante na obra de Lacan confere um novo sentido a partir de sua leitura do “Curso 

de linguística geral” de Saussure (1857 a 1913). 

A partir do sentido que Lacan atribuiu ao significante, foi possível pensar no sintoma 

como um encadeamento de significantes, em que um significante nunca aparece sozinho; 

dependendo de outro significante para funcionar como tal e assim sucessivamente. Não 

consiste, porém, num significado em si, mas numa articulação que tem característica 

interminável, gira em torno dela mesma, se repetindo e escapando a todo tempo. É a fala 



 20

inconsciente, o algo de incomunicável que nela reside como nos diz Mannoni, e que permite 

fixar um sintoma que, por sua vez, afirma o inconsciente estruturado como linguagem. Afinal, o 

sintoma é uma manifestação do inconsciente como insistimos aqui.  

Essa face significante do sintoma permite pensa-lo como uma mensagem a ser 

decifrada, mas sempre a ser decifrada e que aparece no momento exato, fica no tempo como 

significante para outro. É essa face inesgotável e repetitiva que faz tomar o sintoma como 

elaboração psíquica de algo insuportável, portanto com um certo teor de alívio para o psiquismo 

ao mesmo tempo que retorna como sofrimento. Recorremos a uma comparação ao chiste, 

mecanismo profundamente investigado por Freud, tanto quanto suas causas e efeitos, 

considerando-o elaboração importante do inconsciente, para que esta ideia se torne mais clara.  

O chiste tem função significante - é oportuno - traz algo do retorno do recalcado. Ao se 

manifestar pode ser idêntico e distinto simultaneamente, assim como o sintoma, pois nunca se 

repetem da mesma maneira. Todavia, repetem-se em forma de significante manifesto em outro 

lugar, ou seja, bem pode o acontecimento que o sujeito pensa ser objeto de seu sintoma (como 

por exemplo, uma fobia a cavalos) aparecer como uma constante que traz efeitos patológicos, 

mas na escuta psicanalítica aparecerá sempre em outro lugar, de outra forma. O efeito do 

chiste não pode ser repetido, já que fica preso naquele momento oportuno; em que o sujeito 

diz, mas não sabe o que diz, lembrando também o quanto de desejo está impresso nesta fala e 

que faz parte deste meio-dizer. 

Retomemos o que nos permitiu articular uma leitura do sintoma com a linguagem. Para 

entender o sintoma na acepção psicanalítica é preciso dissocia-lo do habitual significado que o 

postula como característica de problema. Ao sintoma estão ligados sofrimentos e traumas 

psíquicos ligados à infância e à sexualidade, num passado que enquanto esquecido retorna 

como “reformulado” pelo sujeito e aparece incorporado pelo discurso do outro através da fala. 

Essa reformulação seria a reconciliação entre a libido (uma vez insatisfeita) com o ego, de 

forma que se utilizam da regressão aos recalques primitivos para resultar em algo que seja 

aceitável pela consciência. O inconsciente, por sua vez, é uma estrutura de significantes 

repetitivos que se atualizam num “dito” enunciado por um ou outro dos sujeitos analíticos. 

(NASIO, 1993, P.23). É na esfera do encadeamento de significantes que essa fala poderá 

aparecer e fazer sentido para entender um sintoma num âmbito clínico.  

Considerar o sintoma como solução, assim permitindo ao sujeito desdobrá-lo, e não 

procurar a solução do sintoma será de valor terapêutico como demonstrou Lacan. Solução, 

pois, ao passo que é sofrimento, é também ao mesmo tempo “alívio para o inconsciente” - 



 21

como desenvolvemos acima - para que o sujeito possa dar conta\elaborar algo de seu 

psiquismo, “ele passa a gozar e se instituir com seu sintoma” (PEREIRA, 2012, P.53). 

Ao discorrer sobre o sintoma não foi de intenção aqui fechar num sistema uma definição, 

tampouco demonstrar uma verdade acerca deste na teoria psicanalítica. Apenas nos resta fazer 

uma releitura que nunca cessa de permitir uma nova leitura sobre o sintoma e sobre tudo que 

este faz retornar. 

 

 

 

 

 

 

 

Bibliografia: 

 

FREUD, S.(1908) “Sobre as teorias sexuais das crianças” In: Obras completas, vol.IX. 

FREUD, S.(1914). “Sobre o narcisismo: uma introdução”. In: Edição Standard Brasileira das 

Obras Completas de Sigmund Freud – vol. XIV. Rio de Janeiro: Imago  

FREUD, S. (1917). “O sentido dos sintomas” In: Edição Standard Brasileira das Obras 

Completas de Sigmund Freud – Vol. XVI. Rio de Janeiro: Imago 

FREUD, S. “Os caminhos da formação dos sintomas” In: Edição Standard Brasileira das Obras 

Completas de Sigmund Freud – Conferência XXIII. Rio de Janeiro: Imago 

LACAN, J.(1953). “O mito individual do neurótico”. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2008 LACAN, 

J. (1953\54). “O seminário: Livro I: Os escritos técnicos de Freud”. Rio de Janeiro: Jorge Zahar.  

LAJONQUIÈRE, L.(1999). “Infância e ilusão (psico)pedagógica: escritos de psicanálise e 

educação”. Rio de Janeiro: Vozes. 

MANNONI, M.(1971). “A criança, “sua doença” e os outros”. Rio de Janeiro: Jorge Zahar.  

MANNONI, M.(2004). “A primeira entrevista em psicanálise: um clássico da psicanálise”. Rio de 

Janeiro: Editora Campus. 27 Ed 

NASIO, J.D. “Cinco lições sobre a teoria de Jacques Lacan” Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1993. 

PEREIRA, M. R. “O sintoma ou o que o sujeito tem de mais real”. In: Revista Espaço 

Acadêmico – Mensal – n 131 – Abril de 2012 – Ano XI. 

SAUSSURE, F. (1857 a 1913). “Curso de linguística geral”. São Paulo: Cultrix, 1973 

 



 22

 

 

 

2° Semestre 2017 

 

Ciclo IV 

Aluno: Álvaro José Camargo Vieira  

Título: O MAL ESTAR NA ADOLESCÊNCIA 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

Este estudo propõe-se a discutir o impacto das relações sociais contemporâneas sobre a 

juventude e, especificamente, a adolescência. Parte-se do pressuposto de que cada sujeito 

relaciona-se de um modo específico com a sociedade, e que esta tem importância fundamental 

em sua constituição psíquica, pois é a alteridade com a qual ele se relaciona desde os 

primeiros meses de vida, o outro que provoca o mal estar.  Pressupõe-se, também, que a 

cultura passa por transformações e, portanto, que há mudanças na relação dela com os 

sujeitos.  

Freud (1980) esteve atento às implicações da cultura sobre o sujeito, em “O mal estar na 

civilização” dedicou-se mais diretamente a essa relação, com a perspectiva de ter vivido a 

Primeira Grande Guerra e seus impactos sobre a vida de alguns sujeitos. Considerou os 

motivos que fazem com que homens e mulheres vivam em sociedade, uma vez que, para 

viverem juntos precisam de mecanismos que lhes permitam controlar as suas pulsões, 

mecanismos psíquicos e sociais - na constituição psíquica do sujeito o Eu e o Supereu serão 

responsáveis para que isso aconteça, embora nunca completamente.  

O problema, segundo Freud (1980) é que os sacrifícios impostos pela sociedade para a 

realização de objetivos culturais podem produzir frustração, a infelicidade, a qual seria própria 

da vida em sociedade, pois viver nela implica em abrir mão da liberdade em nome da 

segurança. Em contrapartida a cultura (Kultur) oferece um conjunto de realizações e 

regulamentos que distinguem a vida humana daquela dos animais; conjunto que auxilia homens 

e mulheres a se proteger da natureza e a coordenar os seus relacionamentos mútuos. A 

utilização de ferramentas, que ampliaram o poder dos órgãos humanos, o manejo do fogo, o 

desenvolvimento da agricultura e pecuária, a construção de habitações contra as intemperes 



 23

climáticas e os predadores, entre outras conquistas, revelam o poder da cultura em criar 

possibilidades e em transformar a vida. Além disso, os humanos criaram Deuses que 

encarnavam seus ideais de onipotência e onipresença e tudo aquilo que lhes era vetado. Freud 

nos lembra de que a ciência herdou essa pretensão com suas conquistas cada vez mais 

rápidas e acentuadas, assim como as artes e o pensamento que alcançaram um grau de 

elaboração jamais visto. Contudo, a possibilidade de se assemelhar a um Deus ainda não é 

suficiente para que homens e mulheres sintam a felicidade plena.  

Freud explica essa frustração ao considerar o desenvolvimento do sujeito e de suas 

relações sociais. A plenitude experimentada pelo bebê em seus primeiros dias de vida, nos 

quais ele estava aberto à múltiplas influencias do ambiente, quase sem contorno, unido à mãe 

que lhe provia tudo que era necessário, deixa de existir devido as frustrações que ele 

experimentará em relação a mãe – ou quem exerce essa função - e a passagem pelo 

Complexo de Édipo, o qual deixa marcas indeléveis sobre o psiquismo.  

A vida em sociedade, por sua vez, revela que a liberdade dos sujeitos precisou ser 

cerceada em nome da cultura, pois na tentativa de impedir o poder do mais forte a coletividade 

se desenvolveu no sentido de criar um estatuto legal no qual todos contribuiriam com certa cota 

de sacrifício pulsional, para se preservar da violência e da força bruta. A liberdade, portanto, 

não foi uma dádiva da cultura que impõe restrições aos sujeitos e os submete à justiça para que 

nenhum deles escape a elas. Há de se considerar que em diferentes momentos históricos as 

pessoas tentaram opor suas liberdades individuais aos preceitos da cultura, o que de certa 

forma serviu para a oxigenação dessa e para sua transformação, entretanto, sempre foi difícil 

uma conciliação entre os interesses subjetivos e coletivos. É possível perguntar se o 

desenvolvimento social poderá algum dia conciliar esses interesses, por uma via cultural.  

Não é a pergunta que Freud faz, pois prefere pensar a relação da cultura com as 

disposições pulsionais dos sujeitos que tem como objetivo satisfazer a tarefa econômica de 

suas vidas. O modo como essas pulsões são empregadas fará com que em seu lugar apareça 

o que é chamado de traço de caráter.  Para Saroldi (2011) é preciso destacar o esforço da 

cultura em tornar possível a sublimação dos fins pulsionais, o que cria a possibilidade de 

realização de atividades psíquicas mais altas. 

 

Por isso, é impossível não reconhecer quanto a cultura é construída sobre a 

renúncia às pulsões, quanto ela se vale precisamente de sua satisfação, seja 

pela opressão, seja pela repressão, seja por outro meio. E é essa frustração 

cultural que domina a todos (SAROLDI, 2011). 



 24

 

O trabalho psicanalítico de Freud revelou que as frustrações sexuais são precisamente 

aquelas que as pessoas neuróticas não podem suportar, por isso, criam - mediante sintomas - 

satisfações substitutivas para si mesmas, como explica Saroldi (2011): 

 

Os gestos repetidos à exaustão pelos obsessivos, como lavar as mãos, por 

exemplo, apesar de todo incômodo acabam por aplacar  um sentimento de culpa 

ainda mais desconfortável. Algumas fobias, por sua vez, também operam a 

função importante de delimitar a alguma circunstância específica – relacionada a 

espaços abertos, por exemplo – um medo que é sentido interiormente como 

ilimitado. É claro que esses sintomas causam sofrimentos, seja por si mesmos, 

seja pelas dificuldades de relacionamento que criam. 

 

 Além das restrições à vida sexual, a cultura exige ainda outros sacrifícios, por meio de 

suas exigências ideais. Para Freud, a primeira delas e a mais antiga, associada em geral ao 

cristianismo, se expressa no mandamento “Amarás a teu próximo como a ti mesmo”. Máxima 

que para Freud exige muito mais do que seria razoável exigir das pessoas, porque só amamos 

uma pessoa se identificarmos nela algo que reconhecemos existir em nós mesmos ou se a 

consideramos de tal modo perfeita a ponto de amarmos nela o ideal de nosso próprio eu. Para 

sermos razoáveis, sugere Freud (1980), seria preciso operar uma modificação nessa máxima 

“Amarás a teu próximo como teu próximo te ama”. Freud faz a crítica a esse tipo de ideal ético, 

por desconsiderar os sujeitos reais em sua proposição, o que pode favorecer um efeito 

contrário do pretendido. 

 A perspectiva da ética, de acordo com Freud, desconsidera as pulsões humanas e, entre 

elas, a agressividade. Assim, o “próximo” pode ser um aliado potencial ou um objeto sexual, 

como, também, aquele sobre o qual recai a agressividade, a exploração e a humilhação.  A 

agressividade, portanto, está presente nas relações, como o outro lado da moeda do amor e do 

afeto.  Talvez, conjectura Freud, apenas as relações entre a mãe e o filho homem escapem 

dela. 

 A cultura, na perspectiva de Freud, representa o esforço de impedir que a agressividade 

se generalize destruindo a coletividade. Está desse modo, a serviço de Eros reunindo os 

sujeitos, as famílias, os clãs, as tribos e todos os povos em um conjunto chamado de 

humanidade. Contudo, o impulso hostil, que Freud chamou de pulsão de morte permanece; 

revela a condição humana: viver entre Eros e Tânatos.  



 25

 Freud considera que a agressividade no sujeito é contida ao ser internalizada, ao voltar-

se ao seu lugar de origem, o eu; no qual é assumida por uma parte do eu, que se coloca contra 

si mesmo, o supereu - instância que descarregará sobre o eu a agressividade que seria dirigida 

contra estranhos. A tensão entre eu e supereu produz o sentimento de culpa, que se expressa 

com uma necessidade de punição.  

Faz sentido perguntar, com perspectiva de nosso momento histórico, como a 

internalização do controle lida com o imperativo do gozo que caracteriza a nossa sociedade?  

No “face”, os sujeitos se apresentam, na maioria das vezes, felizes e sorridentes. A juventude 

foi alongada, o que resultou no encobrimento e apagamento das diferenças e dos referenciais 

entre as gerações. Estar triste, assumir fragilidades e medos tornou-se quase proibido.  

Como essa cultura influencia a adolescência, momento de mudança? 

 

 O MAL ESTAR NA ADOLESCÊNCIA 

 

Para a psicanálise não é possível pensar o sujeito como exterior à cultura. Esta é “o 

outro do sujeito, sem a qual é impossível pensar as condições de possibilidade para a sua 

constituição” (Birman, 1997). Para Birman (1997) o mal-estar é o que marca essa relação do 

sujeito com a cultura, à medida que é permeada pelo conflito, base do psiquismo humano e, 

consequentemente, impossível de ser solucionado de forma absoluta.  

O interesse pela adolescência em sua relação com a cultura diz respeito a intensidade 

dos conflitos internos e relacionais desse momento, o que implica em experiências subjetivas 

complexas de transformação, muitas vezes, problemáticas, dolorosas e geradoras de intensa 

angústia e de sofrimento psíquico; com importantes consequências para relações sociais.  

Freud considerou que o psiquismo se constitui sobre um campo pulsional, o qual gera 

uma situação de permanente excesso e de constante demanda de trabalho psíquico. As 

transformações experimentadas na  adolescência caracterizam-se por uma espécie de 

potencialização dos excessos da infância que pareciam ter sido ultrapassados e elaborados. As 

experiências da puberdade não permitem que o sujeito possa viver as mudanças corporais e 

organizar o seu mundo da mesma maneira que o fazia quando criança, agora precisa lidar com 

as expectativas e exigências colocadas pela cultura, a qual adquire papel fundamental. A crise 

da adolescência, portanto, é também esse momento em que a confrontação com o social ou 

com o “mal-estar na civilização” atinge seu paroxismo. (Cardoso, 2000).  

André Green (1999) destaca que a adolescência tem como seu correlato a entrada dos 

pais numa outra idade, sendo impossível pensar a adolescência sem pensar o envelhecimento 



 26

parental e a maneira que ela mobiliza a culpabilidade dos pais. Se as transformações 

experimentadas por adolescentes estão relacionadas ao reviver o Complexo de Édipo, aqueles 

que convivem intimamente com esses jovens - os pais - passarão por uma experiência análoga 

a deles, também revivem, de certa maneira, esse Complexo.  

Portanto, o reaparecimento do Complexo de Édipo merece atenção quando se considera 

a adolescência, especialmente as profundas modificações sofridas pelos pais diante da 

mudança do filho com o retorno, muitas vezes violento, de fantasias recalcadas e a reativação 

dos mecanismos colocados em jogo em sua própria adolescência.  

Para Cardoso (2000), em psicanálise os contornos metapsicológicos da noção de 

violência são bastante imprecisos, de acordo com alguns autores, a ideia de trauma parece ser 

a que dela mais se aproxima. Presente na psicanálise desde os primeiros escritos de Freud, a 

noção de trauma está na própria base de sua concepção de aparelho psíquico. A tarefa 

principal desse aparelho é a de dominar o excesso de excitação, evitando o desprazer e a dor. 

A introdução da pulsão de morte na teoria de Freud criou condições para lidar com situações de 

caráter mais violento e radical da psicopatologia individual e coletiva – o trauma torna-se um 

termo constitutivo da metapsicologia. Articulado à segunda teoria pulsional, e profundamente 

relacionado com a angústia, ele passa a ser considerado, também, nas origens do psiquismo 

(Cardoso 2000). 

O trauma para Freud é algo que escapa à ordem das representações, registro do 

inassimilável, do “intraduzível”. Tanto as excitações vindas do exterior quanto as excitações 

pulsionais produzem efeitos traumáticos num ego incipiente, marcas de uma situação de 

desamparo originário de passividade fundamental diante do outro. Situação de submissão do 

sujeito, na qual se reencontra, de forma privilegiada, a dimensão da alteridade e da 

sexualidade. A noção de excesso entrelaça-se, desse modo, à de desamparo psíquico. Jean 

Laplanche (apud Cardoso, 2000) explora essa articulação de maneira bastante interessante em 

sua teoria da sedução generalizada. Para Laplanche (apud Cardoso, 2000), a excitação - 

excesso vindo de fora do “outro” – que ultrapassa a capacidade de metabolização da criança, 

permite que esta, paradoxalmente, possa se organizar psiquicamente. Para Cardoso (2000), 

portanto, é preciso destacar, a própria alteridade do adulto em relação a si mesmo, a implicação 

de seu próprio inconsciente nas mensagens (enigmáticas) que ele endereça à criança. A 

“transferência” desse enigma – fundamento de uma situação originária necessariamente 

violenta e traumática – constitui, de acordo com Cardoso (2000), o modelo básico do próprio 

processo de recalcamento originário, da constituição do inconsciente e da pulsão. Situação 

envolvendo profundas rupturas, em especial aquelas que incidem diretamente sobre a dinâmica 



 27

pulsional e sobre a economia libidinal, as quais produzem no sujeito a repetição da experiência 

de passividade, de desamparo e, consequentemente, a exigência de dominar esse estrangeiro 

interno.  

A noção de desamparo possui uma significação bastante abrangente, pois configura uma 

dimensão básica da subjetividade humana, e que se entrelaça profundamente com a cultura. 

Freud dizia que “o desamparo inicial dos seres humanos é a fonte primordial de todos os 

motivos morais” (Freud, 1940, apud Cardoso, 2000). O psiquismo, portanto, está condenado a 

se constituir e a existir na relação com o outro. A noção de desamparo relaciona-se de forma 

especial com a questão da adolescência, constituindo uma espécie de elo entre diferentes 

situações vividas, particularmente as situações de ruptura e perda (da infância, dos pais, da 

vida infantil, do corpo infantil, das referências identificatórias etc.). Situações nas quais a 

resposta psíquica do sujeito é, muitas vezes, de passividade diante de um excesso pulsional – 

irrupção de energia não ligada – que, por sua vez, é relativo à fragilidade dos mecanismos 

narcísicos, egóicos, inevitavelmente transtornados nessa  travessia da adolescência. O excesso 

pulsional e, principalmente, a pulsão de morte, articula-se com um dos aspectos mais 

significativos da adolescência a revivência do Édipo (Cardoso, 2000).  

O Édipo reapresenta-se na adolescência sobre um fundo bem diferente daquele que do 

Édipo infantil. A possibilidade efetiva da realização do ato sexual marca uma diferença 

fundamental tanto para o sujeito em sua relação com o outro, quanto para o outro parental 

confrontado com sua própria alteridade interna. O sujeito adolescente deve poder distinguir – e 

esse é um dos desafios colocados por essa experiência de “fronteiras” – entre o que é a sua 

própria história, o que advém de uma fonte interna, e tudo aquilo que vem do outro, do desejo 

do outro e, em primeiro lugar, do outro parental. A intromissão desse outro, de sua alteridade, 

pode constituir obstáculo ao processo e, de acordo com as suas dimensões narcísicas e 

edípicas, muitas vezes arcaicas, pode vir a invadi-lo, parasitá-lo (Cardoso, 2000). A esse 

respeito Green (1999) fala de “colonização do sujeito” ou de “efeito captador sobre o 

funcionamento psíquico”. Green (1999) considera que é preciso que se “negative” o Édipo, no 

sentido de sua destruição, já que ele é intolerável nesse novo corpo. “Todas as mães o sabem. 

Há um momento em que não se acaricia mais a criança, hesita-se três vezes antes do carinho 

sobre a face, que sabe Deus, é bem inocente! Elas não dizem, mas sabem” (Green, 1999).  

A dimensão de mudança é um elemento dos mais significativos da noção de trauma, 

vinculado ao risco provocado pela própria mudança. A adolescência constitui em si mesma uma 

espécie de paradigma da mudança. Cardoso (2000) questiona se a mudança, a transição da 

vida infantil para a vida adulta não configuraria, dessa maneira, uma situação fronteiriça? Para 



 28

Cardoso (2000) a adolescência é uma problemática ligada à questão de fronteiras, ao mesmo 

tempo internas relativas ao próprio funcionamento psíquico do sujeito, sua relação com o outro 

interno – e externas, ligadas à relação do sujeito com a alteridade externa, com a diferença. A 

obra freudiana fornece uma visão da própria constituição egóica – das fronteiras do ego – como 

uma modalidade de defesa, para dar conta dos ataques advindos das pulsões internas assim 

como do exterior. Figueiredo (2000), apoiando-se em vários autores que se dedicaram à teoria 

e à clínica dos estados limite, aponta as duas angústias características dos fronteiriços: a de 

abandono, separação e perda e a angústia de invasão pelo objeto. Tanto a questão do 

abandono e da perda como a da invasão – da intromissão do outro remetem- às “doenças das 

fronteiras do ser”, situações marcadas pela precariedade dos espaços psíquicos, dos limites 

externos e internos, incidindo forte e simultaneamente sobre o eixo narcísico. 

Se a passagem pela adolescência promove a angústia de abandono e a de invasão do 

sujeito pelo objeto em uma cultura, na qual o gozo tornou-se um imperativo, os sofrimentos 

psíquicos tendem a ampliar-se na mesma medida em que se negam as fragilidades e a 

necessidade de compreendê-las.   

 

 

 

 

 

Bibliografia 

 

BIRMAN, J. Estilo e modernidade em psicanálise. São Paulo: Ed. 34, 1997. 

CARDOSO, Marta Rezende. Violência e alteridade: o mal estar na adolescência. Rev. 

Latinoam. Psicopat. Fund., IV, 1, 27-36 ano 2000. 

FIGUEIREDO, L. C. O caso-limite e as sabotagens do prazer. Revista Latinoamericana de 

Psicopatologia Fundamental, vol. III, no 2, junho de 2000. 

FREUD, S. (1940[1895]). Projeto para uma psicologia científica. E.S.B. Rio de Janeiro: Imago, 

1980. vol. I. 

____ (1930). O mal-estar na civilização. E.S.B. Op. cit. v. XXI. 

GREEN, A. Intervenção no Colloque avec André Green (17ª Journée Scientitique de la 

revue Adolescence -Unesco, outubro de 1998). Adolescence, t. 17, no 1, 1999. 

SAROLDI, Nina. O mal-estar na civilização: as obrigações do desejo na era da globalização. 

Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2011. 



 29

 

 

 

2° Semestre 2017 

 

Ciclo V 

Aluno: Gualberto Luiz Nunes Gouvêia 

Título: O PENITENTE NO CONFESSIONÁRIO: BEM ANTES DA CLÍNICA 

 

 

INTRODUÇÃO 

A Idade Média ainda ecoava no imaginário católico quando um grupo de freiras, 

motivadas pela presença de um padre idealizado, lançou-se em uma profusão de afetos 

reprimidos que levariam a um trágico desfecho onde o sacramento da confissão teria um papel 

decisivo.   

 

A CONFISSÃO: BREVE RELATO HISTÓRICO  

Foi no Concílio de Latrão IV (1215) que a confissão anual se tornou obrigatória. A 

confissão confortava e teve grande impacto na vida religiosa e psicológica dos homens e 

mulheres do Ocidente1. Nenhuma outra denominação religiosa deu tanta importância à 

confissão. Depois do Templo de Apolo em Delfos, mas antes de Freud, o “conhece a ti mesmo” 

foi vivenciado pela Igreja Católica por meio da confissão que se fez o ofício cotidiano de todos 

os que estão à escuta das angústias humanas. Os padres eram, também, os médicos das 

almas. Para Delumeau, sem o confessionário, não haveria o divã.   

Muitos manuais foram escritos sobre como os padres deveriam ouvir as confissões e 

como o penitente deveria falar sobre seus pecados (ou seriam suas angústias?). Acreditavam 

os doutores da Igreja que se deveria facilitar a confissão, torná-la amena para não desanimar o 

pecador. Este deveria se sentir encorajado a contar tudo, principalmente os pecados de cunho 

sexual que a Igreja sabia serem os mais importantes e a maior razão de ansiedades.  

Os manuais ensinavam aos padres a serem como “pais” acolhedores para os pecadores. 

Não aquela figura patriarcal que age com autoridade desmedida, mas aquele pai que acolhe 

                                                 
1 Para a questão da confissão no Ocidente, usei como referência dois textos de Jean Delumeau a saber: “A 
Confissão e o Perdão” e a “História do Medo no Ocidente”.  



 30

seu filho pecador, como na parábola do filho pródigo2. Assim, o confessionário deveria ser 

entendido como um local privilegiado para contar as ansiedades e para ser ouvido com carinho, 

benevolência. Nenhum pecado seria tão grande que não coubesse o perdão de Deus. Havia aí 

um interessante jogo: por um lado, a Igreja criava culpas, ansiedades, angústias, fobias, o 

inferno, inquietações diversas. Por outro lado, criava o instrumento de conforto: a confissão. 

Milhões de pessoas se viram nessa cena e se tornaram rebanho em busca de salvação para 

seus pecados. Um mantra que até hoje é recitado na Missa com o “minha culpa, minha tão 

grande culpa, minha máxima culpa”.  

Carlos Borromeu, mais tarde São, escreveu uma clássica Instrução aos Confessores na 

qual salientava sobre a importância do balanço entre a ameaça e o encorajamento, a 

severidade e a ternura, a punição e o perdão. Ele acreditava que, se muito atemorizado, o 

penitente poderia dar um “nó” na língua, o que evitaria que contasse seus pecados. Borromeu 

salientava ainda que muitos confessores se inclinavam a absolver de imediato, por hábito, 

entediados que ficavam com a escuta. Dizia da importância do penitente se sentir ouvido, com 

paciência e acolhimento. Os pecadores deveriam ser encorajados ao máximo a fazer a 

travessia do pecado para a virtude.  

A confissão, de acordo com Borromeu, deveria ter como princípio a escuta por parte do 

confessor e ser a mais detalhada possível pelo pecador. Graças a esses cuidados, podemos ter 

acesso a relatos em confessionários que viraram dissertações e teses defendidas em 

universidades pelo mundo ocidental.  

Borromeu dizia que, no confessionário, não poderia haver vergonha do pecado. Lá seria 

o local para o dito e o padre deveria, por sua vez, estar atento para o não dito. Estimular o 

penitente, fazê-lo confiante a deixar a vergonha e se abrir naquele espaço de escuta. O 

recomendável era ouvir e interferir o mínimo possível para que o pecador se sentisse à 

vontade.  

Entre suas outras recomendações, destaco que o confessor não poderia se mostrar 

austero e se exprimir de maneira confiável, até que se estabelecesse uma espécie de confiança 

recíproca. O confessor deveria saber manejar o “setting” confessionário para obter as 

confissões com sabedoria e destreza, objetivando estimular o penitente a falar o que lhe aflige. 

Não deveriam jamais demonstrar irritação e impaciência nem interromper com perguntas antes 

que o penitente tivesse acabado de falar.  

                                                 
2 O filho pródigo da parábola diz respeito a um filho gastador, irresponsável, que volta e é bem recebido pelo pai 
que o abraça afetuosamente.  



 31

Para vencer as resistências de um pecador, salientava ainda Borromeu, o padre deveria 

estimular o pecador a começar pelos pecados mais leves até chegar aos mais graves e, 

quando nestes chegasse, o padre não deveria se mostrar horrorizado com exclamações do 

tipo: “oh, que animal!”, “que demônio!”. Deveria demonstrar compaixão e deixar explícito que 

qualquer pecado é perdoável desde que confessado com sinceridade. A confissão pela fala e 

pela escuta não deveria criar resistências, mas antes, aproximar confessor e pecador. O 

penitente deveria se sentir acolhido. 

Enfim, um bom confessor deveria seguir regras bem definidas que poderiam ser assim 

resumidas: primeira: que este jamais violaria o segredo do qual é depositário. Segunda: que 

seria um confidente caridoso, compassivo e fiel e, finalmente, a terceira: deixar claro que ele, 

confessor, não seria menos pecador do que o penitente.  

Todo pecador, destaca Francisco Xavier, deveria ter o benefício da confissão para poder 

ter acesso ao gozo e à grande doçura misericordiosa por ela proporcionada, uma vez que é na 

confissão que o demônio encontra o seu flagelo e se vê reduzido a ruinas. Destacava ele que 

não há nenhum pecado que não possa ser apagado e que a confissão é um meio certo de 

salvação, uma tábua para o socorro no meio das ondas do pecado.  

Francisco Xavier discorria sobre a necessidade da boa formação do confessor. Para ele, 

só um padre bem qualificado poderia fazer um manejo adequado no confessionário a fim de 

obter sucesso levando a paz para o penitente. Um padre mal preparado poderia produzir 

grandes estragos na vida do pecador e levá-lo, inclusive, ao aumento de suas angústias de 

maneira insuportável. Uma vez absolvido, o pecador se sente tranquilizado e pode, de acordo 

com Xavier, ser levado a uma mudança de vida, mais feliz e gratificante.  

 

UM CASO3 

Loudun, França, 1634. Em um convento de Ursulinas, os demônios parecem tomar os 

corpos das freiras em uma possessão coletiva. Eram 16 freiras e mais a prioresa Jeanne 

Agnes. A prioresa lidera as possessões ora rastejando pelo chão, ora levantando o hábito e 

proferindo palavras libidinosas enquanto fazia sua língua sibilar.  

Tudo começa quando o padre Urbain Grandier assume a paróquia local. Inteligente e 

bonito, logo começa a fazer sucesso entre as paroquianas e ele não se faz de rogado. Começa 

a ter casos com sobrinhas, filhas e até esposas de lideranças locais. O atendimento em seu 

confessionário era sempre concorrido e era ali que as conversas mais íntimas começavam. Os 

                                                 
3 Usei como referência o texto de Aldous Huxley, Os demônios de Loudun, Ed. Globo, 2014, in Kobo.  



 32

sentimentos inaceitáveis ganhavam um espaço de acolhimento e Grandier se colocava à 

disposição para que se estabelecesse a transferência.  

Dessa forma, Grandier não se comportava como o prescrito nos manuais dos 

confessores, mas é preciso admitir que mesmo as pessoas mais equilibradas e controladas 

sentem, às vezes, uma sensação impossível de controlar em fazer exatamente o oposto daquilo 

que sabem que deveriam fazer.  

Por sua vez, sabemos que pessoas, aparentemente controladas pelo sistema de 

vigilância social e dadas por ele como “decentes”, não raro, se comportam de maneira que elas 

mesmas seriam as primeiras a desaprovar. Nesses casos, e principalmente naqueles tempos, o 

transgressor agia como se estivesse possuído por uma entidade perversamente hostil e diversa 

de seu próprio eu. A projeção surge assim como uma possibilidade de mediação dos 

sentimentos mais proibidos e assustadores. O “demônio” poderia, dessa forma, ser 

responsabilizado pelos impulsos sexuais daquelas mulheres que faziam publicidades dos feitos 

sexuais de Grandier. 

Naturalmente, Grandier ia colecionando desafetos entre seus rivais e entre seus pares. 

Não dava sinais de moderação e sua eloquência no púlpito desarmava seus inimigos. Seus 

detratores eclesiásticos também não logravam obter sucesso, pois o padre confessor Grandier 

era extremamente sedutor e também colecionava importantes amizades que garantiam sua 

conduta libidinosa.  

Ainda que seus amigos recomendassem prudência e aproximação com os inimigos, o 

padre preferia suas peripécias sexuais e não se sentia de modo algum ameaçado.  

Grandier poderia sublimar seus desejos e se transformar em um grande confessor bem 

aos moldes propostos por Borromeu em seu manual, mas a pulsão sexual era muito intensa no 

padre e este preferia o gozo em seu sentido mais literal. Para a Igreja, o homem, e 

principalmente o padre, devem rejeitar o mundo e suas paixões. Não era o caso de Grandier.  

Seus feitos ultrapassam os muros do convento local das Ursulinas e a prioresa Jeanne 

Agnes começa a idealizar a figura do padre. Em sua fantasia, Grandier seria a pessoa ideal 

para ser o confessor das irmãs. Não admitia seus pensamentos mais impuros e apenas 

justificava para si que esse padre poderia ser mais compreensivo do que o confessor das irmãs.  

Não tarda, o velho padre confessor das irmãs vem a falecer e a prioresa vê aí uma 

oportunidade ímpar: solicita que seja feita a proposta a Grandier de assumir o posto de 

confessor oficial das irmãs, posto recusado pelo padre.  

Como nos ensina a mitologia grega, a ira de uma mulher rejeitada pode ser terrível. 

Ferida em seu narcisismo, castrada em seu desejo, Jeanne se sente ultrajada de maneira 



 33

insuportável. Ela sonha com Grandier penetrando à noite em seu quarto, em sua cama e nela 

própria. Acorda banhada em suor e umidades pecaminosas. Seus pensamentos se tornam 

obsessivos. Ela precisa de Grandier que a recusa e a todas as irmãs.  

Os seres humanos desejam ir além do próprio mundo que os circunda dentro do qual se 

encontram confinados. As irmãs viviam uma vida pouco fértil, sem novidades, entre a oração e 

os serviços religiosos. A notícia das aventuras sexuais de Grandier aos seus ouvidos resultou 

num descortinar de volúpia incontrolável e despertou seus desejos de autotranscendência de 

escapar à dor mental e física que fazia seus corpos estremecer ao pensar no jovem padre.  

As religiosas estavam a ponto de perder a razão. Seus desejos eram incontroláveis e, 

um dia, durante um culto, Jeanne começa a rolar pelo chão, levantando suas vestes acima da 

cintura e fazendo sua língua sibilar entre os dentes dizendo toda sorte de palavras 

escandalosas ao mundo católico. Falava do membro rijo de Grandier, de como ele a havia 

penetrado e como tinha gostado. Logo em seguida, outras irmãs também começam a rolar pelo 

chão dizendo coisas semelhantes.  

Os inimigos de Grandier vêm nesse momento uma oportunidade. Dizem que ele tinha 

enfeitiçado as irmãs e Jeanne, ofendida em seu desejo recalcado, prontamente corrobora essa 

hipótese. Ela percebe que assumindo o posto de endemoninhada poderia livremente exprimir 

seus desejos secretos.  

Em minha opinião, as irmãs, provavelmente, estavam sofrendo uma crise de histeria. 

Para Ramadan4, a histeria já foi chamada de “a grande imitadora”. Para o autor, entre as 

particularidades dos distúrbios histéricos, estão as manifestações no corpo – funções sensoriais 

e motoras -, na mente – a consciência vigilante, a memória e as percepções.  

Assim, mesmo que estivessem “fingindo”, de alguma maneira as freiras estavam 

verdadeiramente sofrendo uma crise por não terem como sublimar um desejo irrefreável.  

Ainda hoje, não especialistas tendem a considerar certos aspectos da histeria como 

fingimento e que a paciente histérica poderia ser rapidamente curada, bastando para isso uma 

boa dose de força de vontade. As histéricas seriam, antes de tudo, grandes simuladoras. No 

entanto, essa simulação seria uma atividade pensada, refletida, que visaria obter alguma 

vantagem por meio da “doença representada”. Confundir histeria com simulação pode ser um 

grande erro e os inimigos de Grandier não estavam dispostos a cometê-lo ou então não se 

importavam com o detalhe, mas com o espetáculo. 

                                                 
4 Ramadan, Zacaria Borge Ali. A Histeria, São Paulo, Ed. Ática, 1985, pág. 5. 



 34

Claro que o nome a ser dado seria outro diferente de histeria: possessão demoníaca por 

feitiçaria e provocada pelo padre confessor de Loudun. 

É encomendado então um exorcismo para as freiras. Padre Surin, grande confessor da 

época e reconhecido exorcista, é chamado para a missão. Como de costume em casos de 

possessão, “os exorcismos eram praticados em uma espécie de divã, com uma extremidade 

feita propositalmente para a prática” 5. Por vezes, a pessoa era amarrada ao divã pela cintura e 

nas coxas.  

Um detalhe anotado era o de que as freiras, mesmo quando se jogavam ao chão e nele 

rolavam, nunca se machucavam. Nada de anormal nisso, como afirma Ramadam: “(...) na crise 

histérica, a doente, quando cai ao chão, instintivamente se protege e, assim, nunca (ou só 

raramente) se machuca” 6.  

Freud afirmava que era comum, nos tempos passados, “confundir neuroses com 

possessão demoníaca”. Afirmava ele que:  

 

“É sabido que vários autores, Charcot entre eles, identificaram as 

manifestações da histeria nas representações de possessão e êxtase que a arte nos 

deixou; se as histórias desses doentes tivessem recebido mais atenção na época, não 

teria sido difícil reencontrar nelas os conteúdos típicos da neurose”. 7 

 

Alonso e Fuks fazem uma distinção entre psicose histérica e histeria, garantido que essa 

distinção não é evidente. 

 

“Ao referir-se ao delírio histérico ou alucinações histéricas, Freud descreve-os 

como sintomas psíquicos de alienação mental que aparecem no curso de uma histeria 

e respondem a um mecanismo de gênese equivalente ao dos outros sintomas 

histéricos. Contudo, um elemento diferencial é dado pelo mecanismo de projeção, 

atuando de forma análoga à que opera na produção onírica”. 8 

 

De qualquer forma, a histeria era, quase sempre, confundida com a possessão 

demoníaca que ocorria para purificar o corpo e a alma. No caso em questão, o demônio, 

                                                 
5 Huxley, op.cit, pag. 58, Cap. IX. In Kobo.   
6 Ramadam, op. cit, pag. 11. 
7 Freud, Sigmund. Uma neurose do século XVII envolvendo o demônio (1923), in Obras Completas, vol. 15. São 
Paulo, Cia. Das Letras, 2011, pag. 226. 
 
8 Alonso, Silvia Leonor e Fuks, Mario Pablo. Histeria. São Paulo, Casa do Psicólogo, 2005, pag. 240. 



 35

personificado na figura de Grandier deveria ser expulso das freiras para que estas pudessem, 

por “amor de Deus”, se santificarem.  

Os exorcismos já duravam dias e nada parecia fazer crer que teriam sucesso. Masud 

Khan é esclarecedor sobre os aspectos que rondam a histeria calcada no rancor das 

frustrações provocadas por seu objeto de desejo: 

 

“O que parece ser intolerância aguda do histérico frente à frustração sexual é, 

na verdade, sua profunda desconfiança o sentimento de que o objeto externo não 

responderá às necessidades de seu eu”. 9 

 

Assim, ainda de acordo com Khan, a histérica parece viver em “estado de rancor 

permanente”.  

Esse rancor não daria tréguas e os inimigos de Grandier se aproveitariam para levar o 

confessor vivo à fogueira depois de lancinantes torturas.  

As freiras, depois da morte de Grandier, ainda teriam alguns surtos que foram diminuindo 

com o passar do tempo.  

Padre Surin, como é de praxe em casos de exorcismos, seria tomado pelo demônio ao 

fim dos exorcismos das freiras em um aparente caso de introjeção. Seria também tomado por 

diversas enfermidades psicossomáticas, tendo paralisias dos membros inferiores, mudez e 

paralisia nas mãos que o impediam de escrever. Muitos anos de trabalho com seu confessor 

foram necessários para que se sentisse confiante e, aos poucos, fosse recobrando todos os 

movimentos perdidos. 

A irmã Jeanne, passaria de endemoninhada a candidata à santa. Trabalhou muito nesse 

sentido afirmando ter recebido a visita de São José, que lhe teria deixado o hábito manchado 

com um óleo sagrado. Quando de sua morte, teve a cabeça decepada e guardada em uma 

caixa de prata juntamente com o manto sagrado. Não se sabe o fim de tal “relíquia”. 

 

CONCLUSÃO 

O caso de Grandier é elucidativo para demonstrar que, uma vez em sociedade, esta 

cobra seu preço. O excesso de entrega total ao prazer torna o ser objeto de ressentimento por 

parte daqueles que não conseguem a mesma entrega.  

                                                 
9 Khan, M. Masud R. O rancor da histérica, in Berlink, Manoel Tosta (org.), Histeria. São Paulo, Ed. Escuta, 1997, 
pag. 56. 



 36

Aqueles extremamente dominados pela vigilância social e incapazes de elaborar as 

reminiscências poderão repeti-las de maneira histérica. A demanda clínica é, na maioria das 

vezes, de ordem sensual e, quando não satisfeitas, a tendência é passar ao ato, como afirma 

Khan10. 

Delumeau ressalta que a clínica não existiria sem o confessionário e que Freud é 

devedor de toda uma tradição católica que nos trouxe, além do pecado e da culpa, o 

confessionário como local privilegiado para a obtenção do perdão e do apaziguamento das 

ansiedades, ainda que seja claro que onde as causas persistem os efeitos tendem em 

perseverar. Ora, nada melhor para os propósitos da Igreja que manter um público assim: cativo 

sempre em busca da “paz do senhor” por meio da confissão e da comunhão. Bem, seria assim 

até Freud. Mas isso é uma outra história... 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bibliografia 

ALONSO, Silvia Leonor e FUNKS, Mario Pablo. Histeria. São Paulo, Casa do Psicólogo, 2005. 

DELUMEAU, Jean, A história do medo no ocidente, São Paulo, Cia. das Letras, 1993.  

----- A Confissão e o Perdão, São Paulo, Cia. das Letras, 1991. 

FREUD, Sigmund. Uma neurose do século XVII envolvendo o demônio (1923), in Obras 

Completas, vol. 15. São Paulo, Cia. Das Letras, 2011. 

HUXLEY, Aldous. Os Demônios de Loudun, São Paulo, Ed. Globo, 2014, in plataforma Kobo. 

KHAN, M. Masud R. O rancor da histérica, in BERLINK, Manoel Tosta (org.), Histeria. São 

Paulo, Ed. Escuta, 1997. 

RAMADAM, Zacaria Borge Ali. A Histeria, São Paulo, Ed. Ática, 1985. 

                                                 
10 Op. cit.  



 37

 

 

 

2° Semestre 2017 

 

Ciclo VI 

Aluno: Amanda Mont'Alvão Veloso Rabelo  

Título: A ESCUTA COMO FURO NECESSÁRIO NAS CERTEZAS 

 

 

Depois de arriscar, nos trabalhos anteriores, algumas hipóteses sobre sujeitos da 

(in)tolerância, luto, arrogância no mercado de trabalho, papel revolucionário da psicanálise e 

inflação de diagnósticos na vida cotidiana, decidi aproveitar a liberdade dada por este exercício 

do CEP e refletir sobre o processo de atravessamento da psicanálise pelo qual passei, 

especialmente no que diz respeito à minha (em desenvolvimento) autorização como alguém 

que se supõe analista após um determinado percurso.  

Curiosamente, percebi na linguagem as mudanças que mais denunciavam esse 

atravessamento. O próprio significante atravessamento já é uma apropriação que fiz da 

Psicanálise. Se antes meus vocábulos eram verificação, apuração, checagem, afirmação, 

explicação, perguntar, versões, personagens, fontes, verdade e coesão – todos vindos do 

jornalismo, minha formação inicial -, hoje eles passeiam mais pela dúvida, ficção, fala, ato falho, 

ruído, silêncio, “da ordem do”, sujeito, contradições, escuta, não-saber, caos, associação.  

Isso sem contar as premissas psicanalíticas e componentes do setting que “vazaram” do 

campo profissional para o meu dia a dia. Impossível não pensar em transferência diante de 

conflitos, ou em neurose diante da relação com o dinheiro nas transações comerciais. Quando 

algo foge ao sentido, já não parece mais tão desesperador saber que esse sentido talvez nunca 

seja preenchido. O que explicava antes, hoje é completamente insuficiente. Várias vezes me 

pego acreditando que a argumentação lógica e a racionalização dão conta das relações entre 

eu e o mundo. História da carochinha, diria Freud, mas ainda tenho minhas resistências.  

Este trabalho deveria ressoar em mim como o fechamento de um ciclo. Mas tudo nele 

remete a pontos de travessia. Há algo, além do meu eu, que se altera profundamente a cada 

experiência de proximidade com a Psicanálise. A cada texto lido. A cada comentário na aula. A 

cada referência dos professores. A cada dia convivido. 



 38

É da ordem do irreversível, isso posso garantir. Do tipo que estabelece um antes e 

depois, que subverte o que estava cristalizado, e que compromete quaisquer certezas futuras. 

É também da ordem do não saber. Da exaltação da dúvida, da hesitação, do desconhecimento. 

Daquilo que começa vazio e vai sendo preenchido. Daquilo que chega transbordando e vai 

abrindo espaço.  

Tempos estranhos, os nossos. A certeza – sobre algo, sobre alguém, sobre todos - é 

exigida com violência, como se o desconhecido e o inexplorado desautorizassem opiniões 

convictas. “Não dá para não se posicionar”, bradam alguns. “Nem pense em hesitar”, cobram 

outros, mesmo que o posicionamento implique em passar por cima, ignorar, descontextualizar, 

ofender. Não há incentivo ao argumento e ao debate nas terras em que o afeto bruto decide 

todas as direções, em que a loucura é instigada sob o disfarce da sanidade. Ativismos são 

pronunciados em gritos de guerra excludentes. Pretende-se incluir por meio da não aceitação 

das diferenças. Mas nada do que escrevo é novidade: uma conversa pessoal, um encontro no 

trânsito, um chat no Whatsapp ou um post no Facebook já trouxeram à tona esses contatos que 

parecem irreconciliáveis.  

A premissa das relações sociais é de conexão. A publicidade e a indústria das 

telecomunicações estão aí para não nos deixar esquecer. Mas o que parece prevalecer hoje - e 

só do hoje que posso falar – é uma espécie de campanha pela desconexão, pelo desarranjo, 

pela impossibilidade de integrar. Ao que parece, em nome do ódio, este companheiro fiel da 

simplificação e da paranoia, como nos lembra o psicanalista Christopher Bollas.  

A fala como confronto há milênios serve a Filosofia do seu saber. O confronto na fala 

revela o inconsciente e abre as portas para a Psicanálise. No confronto, quem diria, se acha 

conforto. Por outro lado, a fala que suscita confronto é conhecida arma de guerra, de 

propaganda, de ideologia, de fragmentação. Da clínica (idealizada, pois ainda não atendo) para 

o social, do social para a clínica, como se situar nas falas cheias de certezas que caracterizam 

a vivência contemporânea? O que se diz é o que se quer dizer? A fala de ódio traz um ódio 

primitivo de fato? Ou esconde um medo? A fala que exclui é realmente fruto de sinceridade, ou 

há nela uma identificação que não convém revelar?   

E assim, no meio dos confrontos contemporâneos que acusam, condenam, julgam e 

lincham na mesma velocidade com que alimentam, defendem, exaltam e idolatram, a 

Psicanálise oferece uma saída possível por meio da escuta, inclusive daquilo que não se diz. 

Arrisco dizer que ela é o “algo transformador” mencionado no começo deste texto. A escuta é o 

meu principal ponto de travessia. Dela podemos extrair o poder do imprevisível, do obsceno, 

daquilo que está fora, pois ela é a busca possível daquilo que não se encaixa. Daquilo que foge 



 39

à razão e a qualquer tipo de rótulo. Não há como procurar certos e errados na escuta, e por 

isso ela é tão evitada na vida civilizada. Por isso ela me parece tão crucial para a convivência, 

especialmente com aquele estranho familiar que nos habita.  

Em tempos de certezas tão ferozes, a escuta chega como conciliação inesperada. Foge 

ao senso comum, aos modismos, aos discursos fechados, ao moralismo, ao julgamento 

daquele que fala. Quando a certeza vem ditar comportamentos, a surpresa da escuta é a 

quebra bem-vinda. Em seu livro Diálogos sobre a clínica psicanalítica (Editora Blucher, 2016), a 

autora Marion Minerbo fala de uma paciente cuja mãe tem Alzheimer. A condição faz com que a 

filha tenha receio de entrar no quarto da mãe. O Alzheimer mencionado pela paciente é o seu 

conteúdo manifesto. É aquilo que se diz para um amigo, um colega de trabalho, para a 

sociedade. Podíamos simplesmente “ouvir” esse medo e seguir adiante. Mas esse conteúdo 

falado pela filha vai muito além do manifesto. O latente só aparece na escuta:  

“O analista sabe perfeitamente o que é Alzheimer; ele também não nega que a mãe da 

paciente esteja doente nem que isto seja motivo de sofrimento. Mas a demência também é uma 

imagem bastante expressiva, que transmite o horror de se perder o objeto enquanto ele está ali 

presente. É a criança-traumatizada-nela que não consegue entrar no quarto e se deparar 

novamente com seu objeto primário fisicamente vivo, mas psiquicamente morto.” 

A escuta via senso comum cai bem nos dias de hoje, quando se predetermina o que 

pode ser perguntado ou não. A censura na linguagem já não é mais imposta exclusivamente 

pelos donos do poder. Uma olhada atenta e veremos como ela está presente nos autoritarismos 

anônimos do cotidiano.  

Não pode falar isso. Não pode perguntar aquilo. Não pode rir. Não pode chorar. Não 

pode silenciar. Não pode simplesmente observar. É fato, existe um “não pode” mais primitivo, 

com peso de lei e papel civilizatório ante a barbárie inerente de nossa humanidade, como 

lembra Freud no “Mal Estar na Civilização”. Mas tem um outro “não pode” que anda regendo 

um modo idealizado de convivência no qual o que o outro pressupõe como desrespeitoso e 

ofensivo tem valor absoluto e incontestável. Como se não pudesse haver dialética entre ofensor 

e ofendido. Como se o campo da interpretação de um esgotasse qualquer desdobramento de 

sentido pretendido nos enunciados. Nesta seara, oferece contexto a recente pesquisa que 

apontou que apenas 8 em cada 100 brasileiros sabem interpretar texto.  

Na Psicanálise, a interpretação de uma fala ou de um texto foge a qualquer dogma, de 

fato. Ela vai ocorrer mediante os sentidos particulares que cada sujeito atribui aos significantes 

envolvidos. De certa forma, é como reconhecer que não dá para legislar sobre o entendimento 

do outro. Tal reconhecimento mostra limites na nossa pretensão de extrair do outro a leitura de 



 40

que gostaríamos, mas também nos remete a um oceano de incertezas. Falar será sempre um 

risco.  

Se o falar passa a ocupar lugar de proibido, o mesmo transcorre com o escutar. Essa me 

parece a principal resistência oferecida pela Psicanálise à época doutrinadora em que vivemos. 

Na escuta, não importam os lugares ocupados, se é agredido ou agressor. Não importa o que 

se anuncia, mas sim, o que está por trás do anúncio. O que alguém diz ser quase sempre se 

revela um espelho invertido.  

Fica a pressão para que acreditemos em algo – a pós-verdade nos mostra o quanto os 

mitos e as construções podem prevalecer sobre quaisquer fatos –, para que este algo seja 

digno de acolhimento. Como em uma das várias denúncias expressadas no Facebook: elege-se 

o portador da verdade, e acredita-se nele até o fim. Todos que estiverem do outro lado são 

agressores, corruptos, ladrões, culpados. O narcisismo das pequenas diferenças nunca foi tão 

midiático.  

A escuta, pelo que tenho vivenciado, é o furo necessário às narrativas perigosas da 

certeza. É a retirada da coroa daquele que se julga rei. É a iluminação naquela que até então 

não merecia luz. E enquanto os vetores do mundo e ocasionais porta-vozes da firmeza 

continuarem a induzir um caminho de fragmentação e de desarticulação, espero seguir com a 

Psicanálise e suas nada óbvias formas de acolhimento do contraditório de cada ser humano.  

 

 

 


